
9
sam. 24-dim. 25 janvier 2026 | N°17436sam. 24-dim. 25 janvier 2026 | N°17436sam. 24-dim. 25 janvier 2026 | N°17436

Je tiens à saluer l’initiative 
de l’Université Saint-Joseph 
pour établir une chaire dé-
diée à poursuivre la réflexion 
de Georges Corm sur les re-
lations internationales, l’éco-

nomie politique et l’histoire des idées. 
Cette chaire devra à mes yeux se saisir 
avec courage et lucidité de nos présentes 
incertitudes pour les déconstruire, les 
contextualiser et leur apporter les ré-
ponses idoines. Les écrits que Georges 
nous a laissés peuvent éclairer ce chemin, 
particulièrement sur les trois thèmes les 
plus récurrents de son œuvre.

Retrouver notre histoire
Le premier est celui d’écrire l’histoire 

de l’Orient sans la défigurer. Cet « Orient 
compliqué » (de Gaulle) est un aimant 
puissant pour les plumes en mal de copie, 
aussi attirant pour les chercheurs de sensa-
tionnel que l’était l’or pour les aventuriers 
du Wild West. Georges Corm procédait au 
contraire d’une lignée qui entend confier 
aux autochtones, acteurs comme auteurs, 
la primeur de la narration. Il ne s’agit pas 
d’un rejet en bloc de la tradition orienta-
liste, mais d’une exigence morale, celle de 
l’empathie de l’historien pour les injustices 
dont les peuples de la région ont été vic-
times et les luttes qu’ils ont été contraints 
de mener pour les redresser, sans toutefois 
tomber dans l’écueil des versions auto-
risées par les dirigeants de notre région. 
Cette double exigence a été largement 
induite chez le natif d’Alexandrie par 
la crise de Suez en 1956, une crise dont 
l’Europe n’a guère tiré les leçons, la relé-

guant nerveusement au tiroir des mauvais 
souvenirs. C’est pourtant sur les bords du 
canal que les puissances coloniales ont été 
évincées au profit des deux grandes puis-
sances de la guerre froide ; que le non-ali-
gnement né à Bandung une année plus tôt 
s’est spectaculairement illustré ; et que le 
nationalisme arabe a connu le plus grand 
de ses rares triomphes. Le récit qui en 
avait été fait dans 
les langues que le 
jeune Georges pra-
tiquait contrastait 
pourtant avec les 
sentiments qu’il 
percevait là où il vi-
vait. De là est sans 
doute née une saine suspicion face aux 
narrateurs partisans et à leurs récits am-
putés, une suspicion qui transparaît sans 
fard dans les pages du Proche-Orient éclaté 
(1983) et qu’il nous lègue en héritage.

Gérer le pluralisme
Sa thèse de doctorat avait ouvert un tout 

autre champ : celui du pluralisme confes-
sionnel et des meilleures façons de le gé-
rer. Le dilemme était entier et il le reste 
de nos jours. Tout comme les remèdes 
contradictoires proposés pour le résoudre : 
certains entendent ignorer ce dilemme, ou 
du moins le dépasser, dans un appel à une 
citoyenneté laïque ; d’autres, au contraire, 
conscients des racines historiques pro-
fondes du phénomène, entendent l’accen-
tuer en prônant des formes de séparation 
qui vont du fédéralisme aux partitions. 
L’auteur de la Contribution à l ’étude des 
sociétés multiconfessionnelles (1971) a très 

tôt sonné l’alerte, nous fournissant une 
analyse et un début de solution. Les dé-
cennies qui ont suivi sa parution, loin de 
rendre ce thème obsolète, n’ont en réalité 
fait qu’en amplifier l’acuité.

Le thème n’est plus confiné au seul Li-
ban, il s’impose désormais dans la violence 
sanglante en Syrie comme en Irak, au Yé-
men comme au Soudan. Il est nourri par 

l’inexorable montée 
du culturalisme, 
par l’exacerbation 
des passions iden-
titaires et, bien en-
tendu, par l’effon-
drement tragique 
des États-nations. 

Trouver une issue à ce dilemme n’est guère 
facilité par les reculs de la modernité au 
profit d’un post-modernisme woke, ni par 
la régression patente du droit et de l’État 
de droit à travers le monde – à commencer 
par les grandes puissances.

Depuis un demi-siècle, un défi s’ajoute 
à cette longue litanie d’embûches et l’ag-
grave sérieusement, celui de la radicalité 
religieuse. Inviter Dieu dans le dilemme 
du pluralisme séculaire niché dans des 
frontières étatiques trop larges ou, au 
contraire, trop étriquées ne fait pas néces-
sairement plaisir à Dieu et complique en 
tout cas notre tâche de simples humains. 
C’est que la religion est un terme déses-
pérément polysémique : elle est foi, c’est-
à-dire une croyance dans des êtres trans-
cendants ; elle est institution, dotée d’un 
clergé et de serviteurs du temple ; elle est 
entreprise, en compétition pour le marché 
des âmes ; elle est aussi souvent un simple 

langage tenu par des militants qui servent 
des causes ayant peu à voir avec la foi… 
et bien plus encore. Le pluralisme identi-
taire, tribal, ethnique ou confessionnel n’est 
déjà pas simple à réguler, mais quand il est 
décliné en termes religieux, il introduit né-
cessairement une dose d’absolu qui donne 
l’impression de devenir insoluble. Une des 
tâches de cette chaire sera d’effacer cette 
impression et de démontrer, comme le 
pensait Karl Marx, que « l’humanité ne se 
pose jamais que des problèmes qu’elle est 
capable de résoudre ».

Distinguer l’Occident de ses valeurs
L’œuvre de Georges nous inspire une 

troisième problématique : notre rapport à 
l’Occident. Comment extraire les normes 
et les valeurs de l’Occident sans avaliser 
ses choix, ses décisions, ses aventures ? 
Georges n’a pas cessé d’exprimer sa dé-
ception, rappelant à l’Occident les valeurs 
qu’il nous avait transmises sans prendre 
la peine de les appliquer lui-même. Mais 
il n’est jamais allé jusqu’à les renier, re-
connaissant à l’Occident sa contribution 
fondamentale à l’apparition des Lumières 
et à l’invention de la modernité. Nous 
sommes désormais à un moment de l’his-
toire où celle-ci s’accélère d’une manière 
vertigineuse. L’océan entre l’Europe et 
l’Amérique s’est immensément élargi ; 
une espèce de connivence plus ou moins 
assumée entre Washington et Moscou 
plonge l’Europe dans l’incertitude ; la 
Chine ne se lasse pas d’améliorer sa place 
dans le système. Nous sommes face au 
risque de décomposition de l’Europe, à 
la régression de la vague démocratique, 

à la répudiation de la mondialisation, le 
tout conduisant à une montée des natio-
nalismes populistes et à une inquiétante 
augmentation des budgets militaires. Le 
droit international est joyeusement pié-
tiné ; les organisations internationales 
ignorées. Plus près de nous, Israël commet 
les crimes les plus horribles sans susciter 
la désapprobation arabe ou internationale. 
La mue du système international est fré-
nétique et elle assombrit l’horizon plutôt 
que de l’éclairer.

Cette chaire ne saurait se contenter de 
scruter ses retombées sur nos affaires tant 
la relation entre notre région et le monde 
est dialectique : il nous arrive d’influencer 
le système global aussi souvent que nous 
sommes affectés par lui. Cette autoroute 
à double sens, jonchée de victimes et de 
malentendus, doit nous trouver vigilants à 
notre paix civile autant qu’aux soubresauts 
quasi quotidiens de notre région.

Georges était un intellectuel des Lu-
mières, anthropologue et historien, poli-
tiste autant qu’économiste, sociologue du 
milieu local autant que du système global, 
il était rationnel et esthète à la fois. Mon 
vœu le plus cher est de voir cette chaire 
refléter le profil de celui dont elle porte le 
nom, préservant ainsi son souvenir tout en 
interrogeant notre avenir.

Ce texte est adapté d’un discours pronon-
cé par le ministre, représentant le Premier 
ministre Nawaf Salam lors de l’inauguration 
de la chaire Georges Corm de relations inter-
nationales, d’économie politique et d’histoire 
des idées à l’Université Saint-Joseph, le 22 
janvier.

Préserver le legs de Georges Corm pour mieux interroger notre avenir 

par
Ghassan 
SALAMÉ

Ministre de la 
Culture.

La mue du système 
international est frénétique et 
elle assombrit l’horizon plutôt 

que de l’éclairer

Je tiens à saluer l’initiative 
de l’Université Saint-Joseph 
pour établir une chaire dé-
diée à poursuivre la réflexion 
de Georges Corm sur les re-
lations internationales, l’éco-

nomie politique et l’histoire des idées. 
Cette chaire devra à mes yeux se saisir 
avec courage et lucidité de nos présentes 
incertitudes pour les déconstruire, les 
contextualiser et leur apporter les ré-
ponses idoines. Les écrits que Georges 
nous a laissés peuvent éclairer ce chemin, 
particulièrement sur les trois thèmes les 
plus récurrents de son œuvre.

Retrouver notre histoire
Le premier est celui d’écrire l’histoire 

de l’Orient sans la défigurer. Cet « Orient 
compliqué » (de Gaulle) est un aimant 
puissant pour les plumes en mal de copie, 
aussi attirant pour les chercheurs de sensa-
tionnel que l’était l’or pour les aventuriers 
du Wild West. Georges Corm procédait au 
contraire d’une lignée qui entend confier 
aux autochtones, acteurs comme auteurs, 
la primeur de la narration. Il ne s’agit pas 
d’un rejet en bloc de la tradition orienta-
liste, mais d’une exigence morale, celle de 
l’empathie de l’historien pour les injustices 
dont les peuples de la région ont été vic-
times et les luttes qu’ils ont été contraints 
de mener pour les redresser, sans toutefois 
tomber dans l’écueil des versions auto-
risées par les dirigeants de notre région. 
Cette double exigence a été largement 
induite chez le natif d’Alexandrie par 
la crise de Suez en 1956, une crise dont 
l’Europe n’a guère tiré les leçons, la relé-

guant nerveusement au tiroir des mauvais 
souvenirs. C’est pourtant sur les bords du 
canal que les puissances coloniales ont été 
évincées au profit des deux grandes puis-
sances de la guerre froide ; que le non-ali-
gnement né à Bandung une année plus tôt 
s’est spectaculairement illustré ; et que le 
nationalisme arabe a connu le plus grand 
de ses rares triomphes. Le récit qui en 
avait été fait dans 
les langues que le 
jeune Georges pra-
tiquait contrastait 
pourtant avec les 
sentiments qu’il 
percevait là où il vi-
vait. De là est sans 
doute née une saine suspicion face aux 
narrateurs partisans et à leurs récits am-
putés, une suspicion qui transparaît sans 
fard dans les pages du Proche-Orient éclaté 
(1983) et qu’il nous lègue en héritage.

Gérer le pluralisme
Sa thèse de doctorat avait ouvert un tout 

autre champ : celui du pluralisme confes-
sionnel et des meilleures façons de le gé-
rer. Le dilemme était entier et il le reste 
de nos jours. Tout comme les remèdes 
contradictoires proposés pour le résoudre : 
certains entendent ignorer ce dilemme, ou 
du moins le dépasser, dans un appel à une 
citoyenneté laïque ; d’autres, au contraire, 
conscients des racines historiques pro-
fondes du phénomène, entendent l’accen-
tuer en prônant des formes de séparation 
qui vont du fédéralisme aux partitions. 
L’auteur de la Contribution à l ’étude des 
sociétés multiconfessionnelles (1971) a très 

tôt sonné l’alerte, nous fournissant une 
analyse et un début de solution. Les dé-
cennies qui ont suivi sa parution, loin de 
rendre ce thème obsolète, n’ont en réalité 
fait qu’en amplifier l’acuité.

Le thème n’est plus confiné au seul Li-
ban, il s’impose désormais dans la violence 
sanglante en Syrie comme en Irak, au Yé-
men comme au Soudan. Il est nourri par 

l’inexorable montée 
du culturalisme, 
par l’exacerbation 
des passions iden-
titaires et, bien en-
tendu, par l’effon-
drement tragique 
des États-nations. 

Trouver une issue à ce dilemme n’est guère 
facilité par les reculs de la modernité au 
profit d’un post-modernisme woke, ni par 
la régression patente du droit et de l’État 
de droit à travers le monde – à commencer 
par les grandes puissances.

Depuis un demi-siècle, un défi s’ajoute 
à cette longue litanie d’embûches et l’ag-
grave sérieusement, celui de la radicalité 
religieuse. Inviter Dieu dans le dilemme 
du pluralisme séculaire niché dans des 
frontières étatiques trop larges ou, au 
contraire, trop étriquées ne fait pas néces-
sairement plaisir à Dieu et complique en 
tout cas notre tâche de simples humains. 
C’est que la religion est un terme déses-
pérément polysémique : elle est foi, c’est-
à-dire une croyance dans des êtres trans-
cendants ; elle est institution, dotée d’un 
clergé et de serviteurs du temple ; elle est 
entreprise, en compétition pour le marché 
des âmes ; elle est aussi souvent un simple 

langage tenu par des militants qui servent 
des causes ayant peu à voir avec la foi… 
et bien plus encore. Le pluralisme identi-
taire, tribal, ethnique ou confessionnel n’est 
déjà pas simple à réguler, mais quand il est 
décliné en termes religieux, il introduit né-
cessairement une dose d’absolu qui donne 
l’impression de devenir insoluble. Une des 
tâches de cette chaire sera d’effacer cette 
impression et de démontrer, comme le 
pensait Karl Marx, que « l’humanité ne se 
pose jamais que des problèmes qu’elle est 
capable de résoudre ».

Distinguer l’Occident de ses valeurs
L’œuvre de Georges nous inspire une 

troisième problématique : notre rapport à 
l’Occident. Comment extraire les normes 
et les valeurs de l’Occident sans avaliser 
ses choix, ses décisions, ses aventures ? 
Georges n’a pas cessé d’exprimer sa dé-
ception, rappelant à l’Occident les valeurs 
qu’il nous avait transmises sans prendre 
la peine de les appliquer lui-même. Mais 
il n’est jamais allé jusqu’à les renier, re-
connaissant à l’Occident sa contribution 
fondamentale à l’apparition des Lumières 
et à l’invention de la modernité. Nous 
sommes désormais à un moment de l’his-
toire où celle-ci s’accélère d’une manière 
vertigineuse. L’océan entre l’Europe et 
l’Amérique s’est immensément élargi ; 
une espèce de connivence plus ou moins 
assumée entre Washington et Moscou 
plonge l’Europe dans l’incertitude ; la 
Chine ne se lasse pas d’améliorer sa place 
dans le système. Nous sommes face au 
risque de décomposition de l’Europe, à 
la régression de la vague démocratique, 

à la répudiation de la mondialisation, le 
tout conduisant à une montée des natio-
nalismes populistes et à une inquiétante 
augmentation des budgets militaires. Le 
droit international est joyeusement pié-
tiné ; les organisations internationales 
ignorées. Plus près de nous, Israël commet 
les crimes les plus horribles sans susciter 
la désapprobation arabe ou internationale. 
La mue du système international est fré-
nétique et elle assombrit l’horizon plutôt 
que de l’éclairer.

Cette chaire ne saurait se contenter de 
scruter ses retombées sur nos affaires tant 
la relation entre notre région et le monde 
est dialectique : il nous arrive d’influencer 
le système global aussi souvent que nous 
sommes affectés par lui. Cette autoroute 
à double sens, jonchée de victimes et de 
malentendus, doit nous trouver vigilants à 
notre paix civile autant qu’aux soubresauts 
quasi quotidiens de notre région.

Georges était un intellectuel des Lu-
mières, anthropologue et historien, poli-
tiste autant qu’économiste, sociologue du 
milieu local autant que du système global, 
il était rationnel et esthète à la fois. Mon 
vœu le plus cher est de voir cette chaire 
refléter le profil de celui dont elle porte le 
nom, préservant ainsi son souvenir tout en 
interrogeant notre avenir.

Ce texte est adapté d’un discours pronon-
cé par le ministre, représentant le Premier 
ministre Nawaf Salam lors de l’inauguration 
de la chaire Georges Corm de relations inter-
nationales, d’économie politique et d’histoire 
des idées à l’Université Saint-Joseph, le 22 
janvier.

Préserver le legs de Georges Corm pour mieux interroger notre avenir 

par
Ghassan 
SALAMÉ

Ministre de la 
Culture.

La mue du système 
international est frénétique et 
elle assombrit l’horizon plutôt 

que de l’éclairer

Je tiens à saluer l’initiative 
de l’Université Saint-Joseph 
pour établir une chaire dé-
diée à poursuivre la réflexion 
de Georges Corm sur les re-
lations internationales, l’éco-

nomie politique et l’histoire des idées. 
Cette chaire devra à mes yeux se saisir 
avec courage et lucidité de nos présentes 
incertitudes pour les déconstruire, les 
contextualiser et leur apporter les ré-
ponses idoines. Les écrits que Georges 
nous a laissés peuvent éclairer ce chemin, 
particulièrement sur les trois thèmes les 
plus récurrents de son œuvre.

Retrouver notre histoire
Le premier est celui d’écrire l’histoire 

de l’Orient sans la défigurer. Cet « Orient 
compliqué » (de Gaulle) est un aimant 
puissant pour les plumes en mal de copie, 
aussi attirant pour les chercheurs de sensa-
tionnel que l’était l’or pour les aventuriers 
du Wild West. Georges Corm procédait au 
contraire d’une lignée qui entend confier 
aux autochtones, acteurs comme auteurs, 
la primeur de la narration. Il ne s’agit pas 
d’un rejet en bloc de la tradition orienta-
liste, mais d’une exigence morale, celle de 
l’empathie de l’historien pour les injustices 
dont les peuples de la région ont été vic-
times et les luttes qu’ils ont été contraints 
de mener pour les redresser, sans toutefois 
tomber dans l’écueil des versions auto-
risées par les dirigeants de notre région. 
Cette double exigence a été largement 
induite chez le natif d’Alexandrie par 
la crise de Suez en 1956, une crise dont 
l’Europe n’a guère tiré les leçons, la relé-

guant nerveusement au tiroir des mauvais 
souvenirs. C’est pourtant sur les bords du 
canal que les puissances coloniales ont été 
évincées au profit des deux grandes puis-
sances de la guerre froide ; que le non-ali-
gnement né à Bandung une année plus tôt 
s’est spectaculairement illustré ; et que le 
nationalisme arabe a connu le plus grand 
de ses rares triomphes. Le récit qui en 
avait été fait dans 
les langues que le 
jeune Georges pra-
tiquait contrastait 
pourtant avec les 
sentiments qu’il 
percevait là où il vi-
vait. De là est sans 
doute née une saine suspicion face aux 
narrateurs partisans et à leurs récits am-
putés, une suspicion qui transparaît sans 
fard dans les pages du Proche-Orient éclaté 
(1983) et qu’il nous lègue en héritage.

Gérer le pluralisme
Sa thèse de doctorat avait ouvert un tout 

autre champ : celui du pluralisme confes-
sionnel et des meilleures façons de le gé-
rer. Le dilemme était entier et il le reste 
de nos jours. Tout comme les remèdes 
contradictoires proposés pour le résoudre : 
certains entendent ignorer ce dilemme, ou 
du moins le dépasser, dans un appel à une 
citoyenneté laïque ; d’autres, au contraire, 
conscients des racines historiques pro-
fondes du phénomène, entendent l’accen-
tuer en prônant des formes de séparation 
qui vont du fédéralisme aux partitions. 
L’auteur de la Contribution à l ’étude des 
sociétés multiconfessionnelles (1971) a très 

tôt sonné l’alerte, nous fournissant une 
analyse et un début de solution. Les dé-
cennies qui ont suivi sa parution, loin de 
rendre ce thème obsolète, n’ont en réalité 
fait qu’en amplifier l’acuité.

Le thème n’est plus confiné au seul Li-
ban, il s’impose désormais dans la violence 
sanglante en Syrie comme en Irak, au Yé-
men comme au Soudan. Il est nourri par 

l’inexorable montée 
du culturalisme, 
par l’exacerbation 
des passions iden-
titaires et, bien en-
tendu, par l’effon-
drement tragique 
des États-nations. 

Trouver une issue à ce dilemme n’est guère 
facilité par les reculs de la modernité au 
profit d’un post-modernisme woke, ni par 
la régression patente du droit et de l’État 
de droit à travers le monde – à commencer 
par les grandes puissances.

Depuis un demi-siècle, un défi s’ajoute 
à cette longue litanie d’embûches et l’ag-
grave sérieusement, celui de la radicalité 
religieuse. Inviter Dieu dans le dilemme 
du pluralisme séculaire niché dans des 
frontières étatiques trop larges ou, au 
contraire, trop étriquées ne fait pas néces-
sairement plaisir à Dieu et complique en 
tout cas notre tâche de simples humains. 
C’est que la religion est un terme déses-
pérément polysémique : elle est foi, c’est-
à-dire une croyance dans des êtres trans-
cendants ; elle est institution, dotée d’un 
clergé et de serviteurs du temple ; elle est 
entreprise, en compétition pour le marché 
des âmes ; elle est aussi souvent un simple 

langage tenu par des militants qui servent 
des causes ayant peu à voir avec la foi… 
et bien plus encore. Le pluralisme identi-
taire, tribal, ethnique ou confessionnel n’est 
déjà pas simple à réguler, mais quand il est 
décliné en termes religieux, il introduit né-
cessairement une dose d’absolu qui donne 
l’impression de devenir insoluble. Une des 
tâches de cette chaire sera d’effacer cette 
impression et de démontrer, comme le 
pensait Karl Marx, que « l’humanité ne se 
pose jamais que des problèmes qu’elle est 
capable de résoudre ».

Distinguer l’Occident de ses valeurs
L’œuvre de Georges nous inspire une 

troisième problématique : notre rapport à 
l’Occident. Comment extraire les normes 
et les valeurs de l’Occident sans avaliser 
ses choix, ses décisions, ses aventures ? 
Georges n’a pas cessé d’exprimer sa dé-
ception, rappelant à l’Occident les valeurs 
qu’il nous avait transmises sans prendre 
la peine de les appliquer lui-même. Mais 
il n’est jamais allé jusqu’à les renier, re-
connaissant à l’Occident sa contribution 
fondamentale à l’apparition des Lumières 
et à l’invention de la modernité. Nous 
sommes désormais à un moment de l’his-
toire où celle-ci s’accélère d’une manière 
vertigineuse. L’océan entre l’Europe et 
l’Amérique s’est immensément élargi ; 
une espèce de connivence plus ou moins 
assumée entre Washington et Moscou 
plonge l’Europe dans l’incertitude ; la 
Chine ne se lasse pas d’améliorer sa place 
dans le système. Nous sommes face au 
risque de décomposition de l’Europe, à 
la régression de la vague démocratique, 

à la répudiation de la mondialisation, le 
tout conduisant à une montée des natio-
nalismes populistes et à une inquiétante 
augmentation des budgets militaires. Le 
droit international est joyeusement pié-
tiné ; les organisations internationales 
ignorées. Plus près de nous, Israël commet 
les crimes les plus horribles sans susciter 
la désapprobation arabe ou internationale. 
La mue du système international est fré-
nétique et elle assombrit l’horizon plutôt 
que de l’éclairer.

Cette chaire ne saurait se contenter de 
scruter ses retombées sur nos affaires tant 
la relation entre notre région et le monde 
est dialectique : il nous arrive d’influencer 
le système global aussi souvent que nous 
sommes affectés par lui. Cette autoroute 
à double sens, jonchée de victimes et de 
malentendus, doit nous trouver vigilants à 
notre paix civile autant qu’aux soubresauts 
quasi quotidiens de notre région.

Georges était un intellectuel des Lu-
mières, anthropologue et historien, poli-
tiste autant qu’économiste, sociologue du 
milieu local autant que du système global, 
il était rationnel et esthète à la fois. Mon 
vœu le plus cher est de voir cette chaire 
refléter le profil de celui dont elle porte le 
nom, préservant ainsi son souvenir tout en 
interrogeant notre avenir.

Ce texte est adapté d’un discours pronon-
cé par le ministre, représentant le Premier 
ministre Nawaf Salam lors de l’inauguration 
de la chaire Georges Corm de relations inter-
nationales, d’économie politique et d’histoire 
des idées à l’Université Saint-Joseph, le 22 
janvier.

Préserver le legs de Georges Corm pour mieux interroger notre avenir 

par
Ghassan 
SALAMÉ

Ministre de la 
Culture.

La mue du système 
international est frénétique et 
elle assombrit l’horizon plutôt 

que de l’éclairer




